
Școala doctorală de Teologie 

Domeniul de doctorat: Teologie 

TEZĂ DE DOCTORAT 

„Conceptul” de nous în literatura  

niptico-filocalică

Doctorand: 

Teodor COMAN 

Conducător de doctorat: 

   Arhid. prof. univ. dr. Ioan Ică Jr. 

SIBIU 2025



1 

„Conceptul” de nous în literatura niptico-filocalică 

– rezumat –

Subiectul tezei este „Conceptul” de nous în literatura niptico-filocalică. 

Lucrarea își propune să cerceteze modul în care gândirea teologică niptică sintetizează 

conceptul de nous și imaginea de ansamblu ce reiese din analiza specificului fiecărui 

autor filocalic. Baza bibliografică a lucrării este reprezentată de ediția românească a 

Filocaliei, în traducerea Părintelui Dumitru Stăniloae, fiind folosite și edițiile în engleză 

a mitropolitului Kallistos Ware, precum și ediția în cinci volume în greacă veche, după 

caz, pentru a sublinia concordanțele și diferențele lingvistice și pentru a păstra o 

neîntreruptă legătură cu textul original. 

Motivul pentru care am ales Filocalia ca bază a strădaniei noastre este rolul 

normativ pe care considerăm că îl joacă în teologia răsăriteană. Acest rol este dat pe de 

o parte de faptul că Filocalia acoperă și sintetizează aproape o mie de ani de gândire

teologică răsăriteană, un interval de timp atât de cuprinzător, încât niciun alt corpus 

literar nu o rivalizează din acest punct de vedere. Mai important însă, pentru caracterul 

normativ pe care considerăm că îl are Filocalia, este modul în care aceasta a apărut. În 

primul rând vorbim despre caracterul mărturisitor al literaturii filocalice, în antiteză cu 

cel științific-teoretic-speculativ al teologiei academice. Părinții niptici vorbesc, așadar, 

având la bază nu propriul efort intelectual, ci experiența personală nemijlocită a dânșilor 

în încercarea, după cum mărturisesc, de a-L vedea pe Dumnezeu. 

Metoda aplicată în alcătuirea acestei lucrări este cea teologică. Lucrarea se 

depărtează parțial de metoda istorico-critică, pentru că își asumă intenția de a arăta că 

universul omului lăuntric, ce are mintea/nous în centrul ei, așa cum apare el la părinții 

Filocaliei, este un tărâm ce presupune asumarea înseși metodei părinților. Metoda 

teologică presupune analizarea textului pornind de la premisa că, în plus față de toate 

aspectele pe care metoda istorico-critică le-a stabilit deja, de diferitele școli de gândire, 

curente și concepte ce au influențat teologia în general și teologia niptică în special, 

baza înțelegerii realităților despre care vorbesc părinții niptici este propria lor 

experiență nemijlocită cu acele realități. Această premisă duce la reconsiderarea 

aspectelor lingvistice și a priorităților în ceea ce privește analiza textului și oferă 

posibilitatea conturării unei foarte coerente imagini de ansamblu asupra conceptului de 



2 

„nous”. Metoda teologică, așa cum o înțelegem și așa cum am aplicat-o aici, nu vine să 

înlocuiască metoda istorico-critică sau să îi conteste meritele și foloasele, ci vine în 

completarea ei. 

Cel mai important obiectiv al lucrării este sistematizarea discursului filocalic 

despre nous până la obținerea unei imagini de ansamblu reprezentative a realității pe 

care Sfinții Părinți o descriu când folosesc acest termen. Al doilea obiectiv al lucrării 

este să arătăm centralitatea conceptului de nous în teologia niptică în comparație cu 

marginalizarea sa în antropologia creștină academică din ziua de astăzi, care se 

concentrează mai mult pe aspecte ce țin de facerea omului și căderea în păcat. În acest 

sens, vom încerca să arătăm că metoda teologică este cea care permite sintetizarea 

discursului antropologic niptic într-unul sistematic de natură academică. 

În ceea ce privește analiza stadiului cercetării pe această temă, am ales să tratăm 

puțin mai sumar aspectele ce țin de istoria conceptului în literatura creștină și 

universală. Am realizat mai întâi o scurtă analiză ce arată măsura disproporționat de 

mică în care subiectul a fost tratat, având ca scop punerea în contrast a acestui aspect 

cu locul cât se poate de central al conceptului în teologia niptică, așa cum urmează să 

reiasă din corpusul lucrării. Am trasat, totuși, o evidentă linie ce arată existența 

precreștină a conceptului printr-un studiu de caz pe conceptul de nous la Aristotel, după 

care am indicat rădăcinile sale în teologia primelor secole creștine, în școala alexandrină 

și în cea cappadociană. Am ales să punem accentul, în analiza stadiului cercetării, pe 

lucrarea Ascetica și Mistica Bisericii Ortodoxe, a părintelui Dumitru Stăniloae, întrucât 

aceasta are două puncte forte. În primul rând ea arată continuitatea gândirii niptice până 

în epoca contemporană, prin faptul că discursul părintelui Stăniloae este unul profund 

niptic, cu toate că lucrarea nu reprezintă o sinteză, ci un discurs teologic original. În al 

doilea rând, lucrarea este un exemplu foarte bun de folosire a metodei teologice în 

discursul academic și ține un echilibru foarte precis între întemeierea pe Sfinții Părinți 

– și deci înscrierea în tradiția patristică – și discurs teologic original, contemporan.

Prima parte principală a lucrării este reprezentată de capitolul „Considerente 

lingvistice și de înțelegere a textului filocalic”, în care am tratat mai întâi problema 

lingvistică a traducerii termenului de nous, printr-un studiu asupra modului în care 

Dumitru Stăniloae, Kallistos Ware și ediția în greacă nouă au ales să traducă două 

expresii specifice ce provoacă mari dificultăți, extrase din textul atribuit Sfântului 

Antonie cel Mare. Această porțiune nu are scopul de a trata exhaustiv problema 



3 

traducerii, ci doar de a o prezenta, de a o exemplifica și de a ne asuma pentru tot restul 

lucrării termenul minte folosit de Dumitru Stăniloae în traducerea sa. Mai apoi am 

formulat câteva considerente asupra întrebării dacă Sfinții Părinți au „proprietatea 

termenilor” pe care îi folosesc, plecând de la o apreciere a Patriarhului Fotie la Maxim 

Mărturisitorul. Scopul acestui excurs este de a lua în considerare faptul că lipsa de 

structură și de strictețe terminologică a textului filocalic nu poate fi considerată exclusiv 

un aspect negativ al lui, ci mai degrabă o funcție. Utilizarea lipsită de o strictă coerență 

a mai multor termeni, chiar și de către un singur autor, poate fi interpretată ca fiind 

funcție a textului, așa cum am descoperit mărturii concrete, chiar la Sfântul Maxim 

Mărturisitorul. 

În partea a doua a lucrării am realizat o imagine de ansamblu a aspectelor ce 

reprezintă natura și atributele minții, aș acum reies ele din antropologia niptică. Am 

început aici cu natura inteligibilă a Minții dumnezeiești, pe care părinții niptici o 

prezintă ca fiind baza ontologică a posibilității împărtășirii omului de Dumnezeu, 

precum și faptul că aceștia atribuie lui Dumnezeu-Tatăl lucrarea de a fi Mintea din 

Sfânta Treime. Apoi am luat în considerare referatul biblic al facerii omului „după 

chipul” lui Dumnezeu și felul în care autorii filocalici prezintă mintea ca fiind cea care 

reprezintă chipul lui Dumnezeu în om, aspect strâns legat de proprietatea minții 

omenești de a fi asemenea Minții după chipul Căreia a fost creată. În continuare am 

avansat teza conform căreia anatomia lăuntrică a omului și toate componentele sale, 

care sunt atât de greu de definit individual – mintea, rațiunea, inima, sufletul etc – nu 

pot fi delimitate și definite în sens clasic, științific, întrucât ele nu pot fi înțelese separat, 

una fără cealaltă, fiind nedespărțite după modelul perihoretic al Sfintei Treimi, dar își 

păstrează, totuși, asemenea Persoanelor Sfintei Treimi, lucrarea specifică. 

Mai apoi am avansat în direcția prezentării câtorva atribute ale minții, începând 

cu ceea ce părinții numesc forma minții, ca modificare pe care mintea o suportă de 

fiecare dată când vine în contact prin simțuri sau rațiune cu o altă realitate sau concept. 

Părinții subliniază pe parcursul întreg textului filocalic că această formă a minții este 

unul dintre aspectele de care mintea trebuie să se elibereze pentru a avea acces la 

împărtășirea de energiile dumnezeiești necreate, întocmai pentru că Mintea 

dumnezeiască este indefinită, infinită, necompusă și lipsită de orice formă. Capitolul 

tratează și legătura dintre forma minții și patimi, precum și considerarea oricărui 



4 

concept lumesc, chiar și al revelației dumnezeiești, ca fiind printre cele de care mintea 

trebuie să se elibereze pentru a avansa duhovnicește. 

Urmează tratarea atributului minții de a fi nematerială precum și a 

caracteristicilor sale de a fi schimbătoare și veșnic în mișcare. Aceste aspecte sunt 

prezentate în strânsă legătură cu tendința minții de a explora lumea creată și de a o 

consuma la nesfârșit, nereușind niciodată să fie satisfăcută, precum și de înțelegerea lui 

Dumnezeu ca Creator și scop ultim al omului, prin faptul că numai Mintea cea Dintâi, 

fiind nemărginită și indefinită, poate reprezenta realitatea personală pe care mintea 

omenească o poate înțelege nedescompus și la infinit. 

Ultimul subcapitol tratează conceptul de minte căzută, lumească, pornind de la 

definirea răului ca alegere a minții de a se abate de la bine și de un excurs pe referatul 

biblic al căderii din Rai pe care îl fac părinții niptici, descriind diferența dintre 

înțelegerea realității create la nivel sensibil sau la nivel noetic. Mai departe am tratat pe 

larg conceptul de „trăsătură pătimitoare a minții” la Maxim Mărturisitorul, care lasă în 

urmă, într-un discurs hristologic pe tema Întrupării, elemente esențiale de antropologie 

creștină. 

Partea a treia a lucrării tratează aspectele ce țin de lucrarea și funcțiile minții, 

începând cu o prezentare a conceptului de „cunoaștere prin împărtășire”, esențial în 

înțelegerea antropologiei și a teologiei niptice. Primul capitol, cel despre înțelegere, 

începe cu un studiu privind conceptul de nous în filosofia clasică. Am abordat apoi 

conceptul de înțelegere pornind de proprietatea acesteia de a fi esență sau lucrare a 

minții, diferența dintre înțelegerea naturală și ceea ce Sfinții Părinți numesc „înțelegerea 

mai presus de înțelegere”, și sfârșind cu contextul în care aceasta din urmă se poate 

realiza, care este unirea minții cu celelalte componente sau facultăți ale omului lăuntric 

în ceea ce am numit „unirea ființială a omului”. 

Al doilea capitol tratează una dintre cele mai importante funcții ale minții, care 

este simțirea. Sfinții Părinți se referă la procesul înțelegerii ca fiind unul ce se realizează 

de către minte prin împărtășirea nemijlocită la nivel noetic de realitatea pe care o 

înțelege. Actul înțelegerii devine, în consecință un gest, o simțire directă, și încetează 

să mai fie un proces de gândire discursivă. Încheiem acest capitol printr-o analiză a 

conceptului de „simțire mai presus de simțire” la Simeon Noul Teolog. 

Al treilea capitol tratează noțiunea de trezvie. Trezvia reprezintă întâi de toate 

o metodă ce mută lupta cu patimile de la nivel sensibil la nivel inteligibil. Aceasta este



5 

o metodă a cărei fundamentare este dezvoltată foarte mult de școala sinaită și care

descompune în detaliu mecanismele omului lăuntric prin care mintea ajunge să 

identifice și să respingă orice gând ce ar putea să o întoarcă la starea împrăștiată a 

omului căzut. 

Încheiem această parte a treia printr-o analiză detaliată a metodei adunării minții 

prin rugăciunea neîncetată. Am luat ca referință principală metoda lui Nichifor din 

Singurătate și traseul pe care acesta îl descrie, pornind de la adunarea minții prin lectura 

textelor duhovnicești, continuând cu amintirea morții ca stare continuă de adunare în 

sine și încheind cu metoda însăși de adunare a minții în inimă prin rugăciunea 

neîncetată. 

În concluzii, am încercat să prezentăm succint modul în care obiectivele acestei 

lucrări au fost atinse. Am reiterat locul central pe care conceptul de nous îl ocupă în 

literatura niptico-filocalică. Conceptul de nous nu este unul secundar în gândirea 

teologică a părinților niptici, ci reprezintă centrul efortului lor ascetic și miezul 

înțelegerii omului din punct de vedere antropologic. Acest fapt pune într-o lumină nouă 

locul marginalizat pe care conceptul îl capătă în teologia academică contemporană, 

lucru pe care îl atribuim exclusivității de care beneficiază metoda științifică în 

defavoarea metodei teologice. Metoda teologică nu vine să înlocuiască metoda 

științifică, dar, fiind însăși metoda asumată de Sfinții Părinți, este absolut necesară în 

înțelegerea corectă a teologiei niptice în special. Am încheiat cu câteva direcții în care 

intenționăm să continuăm cercetarea pentru o articulare concretă a concluziilor noastre 

în realitatea contemporană și, în final, cu asumarea lipsurilor cu care considerăm că 

această lucrare a sfârșit. 




